
 

 

 

 

 

 

 

 

 

La primera impresión de sus obras se efectuó sorprendentemente tarde, en 

1618. Escribió comentarios a sus poemas por razones pastorales. Sin embargo, 

Juan de la Cruz pensaba que su lírica podía y debía actuar por sí misma. 

   “Por haberse, dice en el Prólogo de su Cántico espiritual, pues, estas 

canciones compuesto en amor de abundante inteligencia mística, no se 

podrán declarar al justo, ni mi intento será tal, sino sólo dar alguna luz general 

[...]; y esto tengo por mejor, porque los dichos de amor (los poemas) es mejor 

dejarlos en su anchura, para que cada uno de ellos se aproveche según su 

modo y caudal de espíritu, que abreviarlos a un sentido a que no se acomode 

todo paladar. Y así, aunque en alguna manera se declaran, no hay para qué 

atarse a la declaración; porque la 

sabiduría mística (la cual es por 

amor, de que las presentes 

canciones tratan) no ha menester 

distintamente entenderse para 

hacer efecto de amor y afición en 

el alma, porque es a modo de la fe, 

en la cual amamos a Dios sin 

entenderle” (Cántico, prólogo 2). 

     Le parece incluso que el lenguaje simbólico es más apropiado que la prosa 

ESPIRITUALIDAD DE SAN JUAN  

DE LA CRUZ 

JUAN DE YEPES --- FRAY JUAN DE SANTO MATÍA 



de inspiración teológica para trasmitir todo el alcance y la riqueza humana del 

espíritu de amor, ya en sí mismo tan fecundo. Los comentarios son ante todo 

obras mistagógicas, compuestas para personas que buscan una forma de vida 

interior. Juan de la Cruz estaba especialmente cualificado para ser maestro de 

mística. Su propio tesoro de experiencias espirituales podía fundamentarlo 

con sólidos conocimientos teológicos. Y nos lo propone para provocar en 

nosotros la reviviscencia o el reverdecer de la propia gracia: 

 

“También, ¡oh Dios y deleite mío!, en estos dichos de luz y amor de ti se quiso 

mi alma emplear por amor de ti, porque ya 

que yo, teniendo la lengua de ellos, no tengo 

la obra y virtud de ellos […] otras personas, 

provocadas por ellos, por ventura aprovechen 

en tu servicio y amor,” (Dichos, prólogo 1) 

     Los tres poemas mayores giran en torno al 

tema del anhelo de amor místico figurado y 

escenificado en un marco de idilios pastoriles. 

Está radicalmente inspirados en el uso 

alegórico del Cantar de los Cantares y 

poetizados en formas de la corriente y 

atmósfera garcilasiana. Este vivo deseo por 

satisfacer las ansias del apasionado amor místico es la pauta para interpretar la 

vida cristiana y espiritual como vida teologal. Esos tres poemas bastaron para 

hacer de Juan de la Cruz un clásico de la literatura española. 

     Así como los poemas líricos se completan entre sí armónicamente, así lo 

hacen también los cuatro tratados. Contienen en sí todo un sistema de 

teología mística. Desarrollan una doctrina en cuyo centro se halla el camino de 



la unión con Dios por Cristo. Este camino se explica como un proceso de 

purificación de todo lo humano (sentido y espíritu; entendimiento, memoria y 

voluntad) mediante el ejercicio activo y el influjo pasivo de las tres virtudes 

teologales (fe, esperanza y caridad). Así, la Subida del Monte Carmelo trata de 

la purificación activa o educación teologal del hombre; mientras que el tema 

principal de La noche oscura es la purificación pasiva e iluminación por medio 

de la contemplación amorosa. Con el símbolo de la “noche” no se alude solo 

a la oscuridad del pecado o de la duda y la ausencia y silencio de Dios, sino al 

estado del alma puesta por Dios en 

contemplación después de superar los  

apegos de la voluntad y de renunciar a las 

imágenes y a las mociones de la mente en el 

camino de unión con Dios. Los otros dos 

tratados hablan de la unión de amor con 

Cristo y su consecuente transformación. 

Pone él mismo este símil: Así como la 

madera, cuando arde con el fuego, se 

trasforma en ardor y luz, así también el alma 

purificada y “vacía” es elevada en la “unión” 

a “vida de Dios en Dios” y en el fuego llameante del Espíritu (Llama de amor 

viva) se diviniza por medio del amor sustancial. El matrimonio espiritual, 

culmen del camino de unión como se dice en el Cántico, “consiste en una 

transformación total del alma en el Amado”. El Dios Trino y Uno se glorifica 

en el alma, y ésta goza, en la unión, de un reflejo de la Divinidad. 

     En las temperaturas bajo cero de la noche oscura y en las altas esferas de 

fuego de la Llama de amor viva, san Juan de la Cruz ha observado la acción de 

Dios en la vida del hombre. Historia de amor y de deseo apasionado que lleva 



a ambos a buscarse y fundirse. Bajo los símbolos nupciales se interpreta toda 

la historia de salvación y todo el camino del hombre hacia Dios como camino y 

aventura de amor. 

 

(Gabriel Castro, ocd) 


